
مــتــخــصــصــة بــالــبــحــوث 

ــعــلــمــيــة الــمــحــكــمــة ال

مؤقّتًــا، فصليّــة   مجلــة 

 متخصّصة بالآداب والعلوم

والاجتماعيّة الإنســانيّة 

ISSN 2959-9423
ترخيص رقم 2022/244   م

و
عل

ى ال
صد

الــــــــعــــــــدد

11
الثالثة السنة 
الثاني كانون 

20
2٦

مة
حك

لم
ة ا

مي
عل

 ال
ث

حو
الب

ة ب
ص

ص
تخ

م
11

د 
عد

 ال
- 2

02
6 

ك
نا

 ال
وا

ان
 ن

ة -
لن

نا
 ال

اة
س

ال

���!,�@K�V!�a�������������������V����!
�

�����������

 "#$�#$�%&�'()%#*+�%"-%�.�/��01234145�#$�#67(8(7�#6�96%()6-%#&6-:

;'#(6%#*#'�967(8#6<�=9;9>?� "(�A&B)6-:�"-$�9CD-'%�E-'%&)�F-:B(�&*�GHIJL
M-$(7�&6�96%()6-%#&6-:�N#%-%#&6�O(D&)%�=9NO>�*&)�%"(�+(-)�JGJLPJGJQ�?

 "(�ROS�*&)�T&B)6-:�&6�&B)�$()U()�#$
WXXYZ[\\]Z]̂_̀b]̂cdefg\]Z]\hfiĵk�_̀Xk]�ZdYWY�]_���	
�

�������������

7#%&)�9NO� (-C
=9;9>

�����������������������
96%()6-%#&6-:�;'#(6%#*#'�967(8#6<

=9;9>

Fresh Ideas for Growing your Citations
 

Certificate
This is to certify that Sada Al-Oulum is indexed in International Scientific

Indexing (ISI). The Journal has Impact Factor Value of 0.961 based on
International Citation Report (ICR) for the year 2024-2025

 . The URL for journal on our server is 
https://isindexing.com/isi/journaldetails.php?id=23574

_____________
Editor ICR Team
(ISI)

_______________________
International Scientific Indexing

(ISI)

Certificate
Fresh Ideas for Growing your Citations

This is to certify that Sada Al-Oulum is indexed in International Scientific Indexing (ISI).

The Journal has Impact Factor Value of 1.198 for the year 2025-2026.

URL: https://isindexing.com/isi/journaldetails.php?id=23574

Editor ICR Team
(ISI)

International Scientific Indexing
(ISI)





Majed Mostafa
Graphic Design
+961 70 743 117 Majed Mostafa

+961 70 743 117

إخراج فني
Website Designed & Developed by  
Eng. Ahmad Ali Raychouni 

Software Engineer

ISSN 2959-9423 :الرقم التسلسلي المعياري لتعريف المطبوعات

رئيس التحرير والمدير المسؤول

د. حسن محمد إبراهيم

 www.sadaloulum.com :موقع المجلة الإلكتروني

sadaloulum@gmail.com :البريد الإلكتروني

ISSN 2959-9431 :الرقم التسلسلي المعياري الدولي لتعريف الدوريات لإلكترونية

إنّ الآراء والأفكار الواردة في الأبحاث لا تعبر بالضرورة عن رأي إدارة المجلة وفكرها

للأفراد داخل لبنان 80 $ أو ما يعادلها الاشتراكات:	
للمؤسسات 125 $ أو ما يعادلها 	

مع رسوم البريد ضمناً 	

تصميم شعار المجلة:

حسين جفال

 00961 3 973983

تصدر عن:

مجلة فصليّة مؤقّتًا، متخصّصة بالآداب والعلوم الإنسانيّة والاجتماعيّة

http://www.sadaloulum.com
mailto:sadaloulum%40gmail.com?subject=
call:009613973983


المحتويات

د. حسن محمد إبراهيم فرض القوّة العسكرية على العالم ... سنّته الزوال   11

أ.م.د. يحيى قاسم فرحات التحوّلات العقائدية لدى السلطة في مصر القديمة   15

د. فاطمة مصطفى دقماق مرتكزات السيرة النبوية القرآنية وأثرها في بناء شخصية الفرد   43

وساطة الذكاء الاصطناعي   63 

د. حميدة كاظم العجل في التشكيل السوسيوتكنولوجي للعلاقات الجامعية  

أ.م.د. يحيى قاسم فرحات الوصايا الحِكَميّة ومرايا الأمراء   99

الشيخ د. أحمد جاد الكريم النمر دور النسوة في القصص القرآني   124

كريمة حسن أيوب مخاطر طروحات الحركات النّسوية على تفكّك الأسرة المسلمة   155

نجاح إسماعيل حمدان ضوابط المقاربة الإسرائيليّة في الحرب الروسيّة -الأوكرانية   186

علي أحمد شويكاني النقود في فلسطين من قيمة اقتصاديّة إلى دلالة رمزيّة ووثيقة للهوية   212

إشكاليّات دعوى بطلان قرار التحكيم الوطني   245 

محمّد محسن عبد الجبوريّ في عقود الاستثمارات النّفطيّة الأجنبيّة 

فاطمة أحمد الموسوي التدخل السياسي للمرجعيّة الدينيّة بعد العام 2003   275

340 Quand la technologie rencontre l’art Dr. DALAL DANOUN



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث 99كـــانـــون ال

الوصايا الحِكَميّة ومرايا الأمر  ا

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

    

الوصايا الحِكَميّة ومرايا الأمراء

دراسة تاريخية مقارنة بين الحضارة البابلية والخلافة العباسية

  أ.م.د. يحيى قاسم فرحات)))

الملخّص 

تسعى هذه الدراسة إلى تحليل البنية المعرفيّة والسياسيّة في أدب مرايا الأمراء من 
منظور أنثروبولوجي، من خلال مقارنة نصوص الحكمة البابليّة مثل تعاليم »شوروبّاك« 
الكبير«  »الأدب  قبيل  من  العبّاسيّة  الإسلاميّة  بالنصوص  البابليّين،  الكهنة  ونصوص 
في  السلطة  أنّ  فرضيّة  من  وتنطلق  للـ»طرطوشي«.  الملوك«  و»سراج  المقفع«  لـ»ابن 
كلا السياقَيْن لم تُمارَس فقط بالقوّة، بل اعتمدت الخطاب أيضًا، وأن النصوص التي 
الجَمعي  الوعي  لصياغة  أدوات  جوهرها  في  كانت  العلماء  أو  الحكماء  إلى  نُسبت 

وتثبيت النظام الاجتماعي.	

تحاول الدراسة أن تكشف كيف استخدم الكهنة في بابل خطاب الحكمة لتقديس 
الهرم الاجتماعي، بينما استخدم العلماء والفقهاء في الخلافة العبّاسيّة خطاب الأدب 
علاقة  أنتجا  النموذجَيْن  كلا  أن  وستُبرز  الأخلاقي.  بالمبدأ  السلطة  لتقييد  السلطاني 
معقّدة بين المعرفة والشرعيّة، حيث أن الكاهن البابلي والكاتب العبّاسي يؤدّيان الدور 

نفسه في »تحويل النصّ إلى وسيلة ضبطٍ للسلطة وضبطٍ بها في آنٍ واحد.»

أستاذ محاضر في الجامعة اللبنانية - كلية الآداب والعلوم الإنسانية ورئيس قسم التاريخ في الفرع الخامس سابقًا. 	(((



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث كـــانـــون ال 100

الكلمات المفتاحية: مرايا الأمراء، بابل، الكهنة، الأدب السلطاني، تعاليم شوروبّاك.

Abstract 
This study analyzes the epistemological and political structures of the 

Mirrors for Princes tradition through an anthropological-textual comparison 
between Babylonian wisdom literature—such as the Instructions of Shuruppak 
and priestly texts—and the Abbasid adab al-sultani works, including Ibn al-
Muqaffaʿ’s Adab al-Kabir and al-Turtushi’s Siraj al-Muluk. The paper argues 
that power in both civilizations was exercised not only through coercion 
but also through discourse, and that wisdom or ethical instruction texts 
functioned as instruments of intellectual legitimation for political authority. 
By analyzing the linguistic and symbolic patterns of these texts, the research 
shows that Babylonian priests used wisdom discourse to sacralize hierarchy, 
while Abbasid scholars used ethical and juridical discourse to constrain it. 
In both cases, knowledge operated as a form of power, and the Mirror for 
Princes served as the mediator between the throne and the temple, the ruler 
and the learned.

Keywords: �Mirrors for Princes, Babylon, Priests, Political Literature, 
Instructions of Shuruppak.

1. المقدمة 

من  حضارةٌ  تخلُ  فلم  القِدَم،  منذ  الإنساني  الفكر  في  ا  مهمًّ حيّزًا  الحكمة  شغلت 
امتلاكه  عن  فضلًًا  الواقع،  عن  منفصلًًا  إنسانًا  يكن  لم  فالحكيم  والحكماء،  الحكمة 
تجربة عميقة كوّنها بفعل تراكم التجارب، فالغاية من الحكمة هي إيصال التجارب إلى 
فئة الموصي بمختلف طبقات المجتمع، وبالتالي تكون وظيفة الحكمة إيصال التعاليم 

الجيّدة إلى الناس. 

ا على  إن حضارة بلاد ما بين النهّرين منذ البدايات الأولى رسمت لنفسها موقعًا مهمًّ



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث 101كـــانـــون ال

الوصايا الحِكَميّة ومرايا الأمر  ا

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

    

خارطة التاريخ ما قبل السومريّين )2800-2370 ق.م.( مرورًا بالأكديّين))) )2370-
-1500( ((( إلى الآشوريّين  ))) )2000-1500 ق.م.( وصولًاً  2150 ق.م.( فالبابليين 

612 ق.م.(. 

عرفت تلك الحضارة العديد من الحكماء، وقد تمظهرت الحكمة في بلاد ما بين 
جلجامش«)))  )كـ»أسطورة  الأساطير  خلال  من  بدايةً  الأشكال،  من  بالعديد  النهرين 
قصّة  البابليّ«)))،  »أيوّب  قصّة  »أحيقار«)))،  )كقصّة  والقصص  أدبــا«)))(  و»أسطورة 

بدءًا من حكم  لها  تابعة  الأخيرة  أصبحت هذه  وقد  لبلاد سومر،  مجاورة  النهرين  بين  ما  بلاد  وسط  في  منطقة  	(((
»سرجون الأكدي«. حمل ملوكها لقب ملوك سومر وأكاد )عبودي، 1991، ص 115(.

من المرجح أن يكون الأكاديون هم من أسّسوا مدينة »بابل«، نزل الجوتيّون من جبالهم في فارس إلى »بابل«، بعد  	(((
ذلك طرد الأموريّون الجوتيّين، وأسّسوا سلالة بابل الأولى التي اتّخذت من »بابل« عاصمة لها، سادس ملوكها 

حمورابي )1792-1750 ق.م.( )عبودي، 1991، ص 194(.
الدولة الآشورية تقع في القسم الشمالي من بلاد ما بين النهرين ممتدّة على كامل حوض الموصل شمالًاً حتى  	(((
الحدود الفارسية شرقًا. مدنها الرئيسة: آشور، كالاح، نينوى. وقد تبدّلت الحدود السياسية لهذه الحضارة تبعًا 

للمراحل الزمنية )عبودي، 1991، ص 91(.
والأعمال  المثيرة  بالأحداث  الغنيّة  »جلجامش«  ملحمة  بطل  وهو  الأولى،  »أوروك«  سلالة  من  أوروك،  ملك  	(((
والموت  الخلود  مثل  التاريخ،  فجر  منذ  الإنسان  بال  شغلت  التي  القضايا  من  الكثير  تتناول  والتي  الخارقة، 

)عبودي، 1991، ص 318(.
ابن آباو إريدو السومري، بطل أسطورة »سقوط الإنسان«، فقد خسر الخلود كما كان شأن آدم. وحكايته تقول إنه  	(((
كان في رحلة لصيد السمك في الخليج الفارسيّ وإذ بريح الجنوب تضربه، فقاومها بضراوة حتى كسر أجنحتها. 
علم بهذا الحدث الإله »آنو« فاستدعاه إلى السماء ليمثل أمامه. عندها استدعته أمه »آبا« وألبسته ثوبًا من وبر الإبل 
كان يُلبَس ندمًا وحزنًا، وقالت له بألّّا يتناول أيّ طعام هناك في السماء. رحّب به الإله »تمّوز«، وأسرّ له »أدابا« بأنّه 
يرتدي ثوب الحداد هذا حزنًا لغيابه عن الأرض. وتفهّمت الآلهة مشاعره. واعترف أمام الإله »آنو« بأنّه مذنب، 
ما أسعد الإله الذي قدّم له طعام الحياة وشرابها. فرفض بناء على وصيّة أمّه، فهبط إلى الأرض وعاد إلى »إريدو« 
من دون أن يحمل معه سُنةّ الخلود. ينسب إلى »أدبا« اختراع اللّغة، وكان بمكانة الحكيم الأوّل، أو واحدًا من 

الحكماء السبعة، ولكنهّ لم يكن خالدًا مثل الآلهة. )الحوراني، 2018، ص 59(
ين »سنحاريب« )704-681 ق.م.( و»أسرحدون« )669-681  الآشوريَّ الملكَين  في بلاط  وزيرًا  كان  »أحيقار«  	(((
ق.م.(، لكن لم يوفق للإنجاب فتبنى ابن أخته »نادان«، ولابن أخته كانت الوصايا التي تنسب إليه )أبي فاضل، 

2014، ص 127(
سُمّيت بقصّة »أيوب البابلي« لتشابه أركان هذه القصّة مع قصّة النبي »أيوب« في التوراة. وقد عُنونت بـ »لأمجدن  	(((

رب الحكمة« )فحص، 2025، ص 19(.



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث كـــانـــون ال 102

»فقير نُفَر«)))(، كما تضمّنت الحِكم، الأمثال القصيرة، النصائح، الوصايا، المناظرات 
والحوارات. وقد تطرقّت إلى جوانب سياسية.

في بابل القديمة)))، تولّى الكهنة الحكماء مهمّة صياغة الوصايا من خلال نصوص 
النصوص  أقدم  من  تُعدّ  التي  »تعاليم شوروبّاك« )حوالي 2600 ق.م(،  مثل  الحكمة 
م النصائح لابن الملك أو ولي العهد بوصفها  الحِكَميّة المعروفة في العالم، حيث تُقدَّ
ويُعّد  الدولة،  داخل  الإله  صوت  هنا  الكاهن  فيمثل  بشرية.  تعاليم  لا  إلهية،  وصايا 
انهياره. في  النظام الاجتماعي ويمنع  يُنتج خطابًا يشرّع  وسيطًا بين السماء والعرش، 
أحد الأمثلة المذكورة أن »الرجل ظل الإله والعبد ظل الرجل، ولكن الملك صورة 
الإله« )باقر، 2010، ص 197(. هذه الحكمة تبرز ضرورة إطاعة الملك وتقديسه من 
فإنه يسيء  للملك  ما أساء أحدهم  فإذا  بالإله.  الطاعة  رُبطِت  إذ  الرعيّة وتبرّرها،  قبل 
للإله نفسه، وفي مثال آخر »الناس بلا ملك مثل قطيع بلا راع« )باقر، 2010، ص 197(.  

أما في الخلافة العباسيّة، فقد برز دور العلماء والفقهاء، وأصبحوا هم الوسطاء بين 
النصّ الديني والسلطة. فالمعرفة لم تعد كهنوتيّة بل فقهيّة، والشرعيّة لم تعد سماويّة 
الذي  الأمراء«،  »مرايا  أدب  وُلد  هنا  من  تشريعيّة-أخلاقيّة.  بل  الأسطوري  بالمعنى 

يمثّل في جوهره خطابًا لتقنين القوة وتهذيبها.	

البابلي  النموذجَيْن  إنتاج هذا الخطاب في  الدراسة إلى تفكيك عوامل  لقد سعت 
والعبّاسي، مستعينة بالمناهج الأنثروبولوجيّة التي تنظر إلى النصوص بوصفها أدوات 
اجتماعيّة لإعادة إنتاج السلطة، وبالمناهج النصّيّة التي تقارب اللغة والسياق والرمز. 
لوظيفة  وجهَيْن  إلى  العبّاسي  والعالمِ  البابلي  الحكيم  تحوّل  كيف  بيان  هو  والهدف 

»نفر« هي العاصمة الدينيّة للسومريّين والبابليّين، وتقع على مسافة )7( كم شمال شرق مدينة »عفك« أحد أقضية  	(((
محافظة »القادسية« التي تقع على مسافة )175( كم جنوب بغداد. )عبودي، 1991، ص 835(.

مدينة قديمة على نهر الفرات في بلاد ما بين النهرين، على بعد )90( كلم جنوب بغداد، ورد ذكرها منذ العصر  	(((
الأكادي )منتصف الألف الثالث ق.م.(، إلا أن دورها السياسي لم يبرز إلّّا في مطلع الألف الثانية ق.م. بعد أن 

اختارها الأموريّون عاصمة لهم )عبودي، 1991، ص 191(.



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث 103كـــانـــون ال

الوصايا الحِكَميّة ومرايا الأمر  ا

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

    

وتحافظ  بالمحكوم،  الحاكم  علاقة  تضبط  التي  السلطوية  المعرفة  إنتاج  هي  واحدة 
على توازن النظام بين الكلمة والسيف.

2. الإشكالية

لا بدّ من كشف طبيعة العلاقة بين النصّ والمعرفة والسلطة في حضارتَيْن مختلفتَيْن: 
بابل القديمة والخلافة العبّاسيّة، عبر تحليل الدور الذي لعبه الكاهن البابلي من جهة، 
والفقيه والأديب العبّاسي من جهة أخرى، في إنتاج خطابٍ أخلاقي-سياسي يسهم في 

تكوين الشرعيّة وتحديد حدود الحكم. 

لذلك تنطلق الإشكاليّة بسؤال مركزي:

كيف تحوّل النصّ الأخلاقي من أداة لاهوتيّة في بابل إلى أداة معرفيّة-سياسيّة في 
العصر العبّاسي، وما أثر هذا التحوّل على بنية السلطة وطرق إنتاج الشرعيّة؟

ويتفرّع عنه ثلاثة أسئلة فرعية:

كيف أعاد الخطاب الأخلاقي البابلي توزيع الشرعيّة بين المعبد والعرش؟ 	-
ما طبيعة التحوّل الذي طرأ على وظيفة النصّ عندما انتقل من يد الكاهن إلى يد  	-

العالم والأديب؟
جديد  نموذج  بناء  في  العباسيّة  الخلافة  في  الأمراء«  »مرايا  أدب  أسهم  كيف  	-

للسلطة يقوم على التفاوض بين المعرفة والحكم؟

3. المنهج

تعتمد الدراسة منهجًا تاريخيًّا تحليليًّا مقارنًا، يقوم على تفكيك النصوص الأخلاقيّة 
مجرد  لا  سلطة  خطابات  بوصفها  وقراءتها  و»بغداد«،  »بابل«  من  كل  في  السلطانيّة 

نصائح وعظيّة.



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث كـــانـــون ال 104

يُستخدم المنهج التاريخي لتتبّع تطوّر وظائف المعبد والمدرسة في إنتاج المعرفة 
فيما  السلطويّة،  ودلالاته  النص  بنية  لفحص  التحليلي  المنهج  ويُوظَّف  السياسيّة، 
يهدف المنهج المقارن إلى إبراز نقاط التشابه والاختلاف في دور الوسيط )الكاهن/
البُعدَيْن  بدمج  المقاربة  هذه  وتسمح  الشرعية.  وترسيخ  السلطة  ضبط  في  العالم( 
الأنثروبولوجي والمعرفي، بما يكشف انتقال الشرعيّة من النظام الكوني الطقسي في 

بابل إلى النظام الأخلاقي-العقلي في الخلافة العباسيّة.

4. الفرضيات

وسياقاته  الأخلاقي  النصّ  وظيفة  في  العميق  التاريخي  التحوّل  هذا  ضوء  في 
تنظر  بنيويّة-تحليليّة،  زاوية  من  الإشكاليّة  لتقارب  الفرضيّات  هذه  تأتي  التداوليّة، 
مجرّد  لا  شرعيّتها،  لطبيعة  دًا  ومحدِّ للسلطة  منتجًا  خطابًا  بوصفها  الأخــاق  إلى 
منظومة وعظيّة منفصلة عن البُنى السياسيّة. فالدراسة تنطلق من تتبّع انتقال الأخلاق 
المعبد  بين  العلاقة  بضبط  ارتبطت  حيث  بابل،  في  اللاهوتي-الطقسي  المجال  من 
إنتاجها  أعيد  حيث  العبّاسي،  العصر  في  المعرفي-السياسي  المجال  إلى  والعرش، 
ا في طبيعة الوساطة  داخل مؤسّسات العلم ورعاية الدولة، بما يعكس تحوّلًًا جوهريًّ
بين المقدّس والسلطة، وفي موقع العالم من السلطان، وفي آليّات بناء الشرعيّة وإعادة 

توزيعها داخل النظام السياسي.

تفترض الدراسة أنّ النصّ الأخلاقي انتقل من كونه أداةً لاهوتيّة لتثبيت السلطة  	-
المقدّسة في بابل، إلى أداة معرفيّة-سياسيّة لتوليد الشرعيّة في العصر العبّاسي 
عبر مؤسّسات العلم مثل »بيت الحكمة« في عهد »المأمون«. وأدّى هذا التحوّل 
إلى انتقال مصدر الشرعيّة من الطقس الإلهي إلى الخطاب العقلي-الأخلاقي 

المرتبط بالدولة.
لم يكن الخطاب الأخلاقي في بابل وعظًا دينيًّا، بل كان آليّة لتشريع السلطة عبر  	-



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث 105كـــانـــون ال

الوصايا الحِكَميّة ومرايا الأمر  ا

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

    

ربط الطاعة بالنظام الكوني؛ ما جعله أساس العلاقة بين المعبد والعرش.
العبّاسي  والأديب  العالمِ  إلى  البابلي  الكاهن  من  الوسيط  وظيفة  انتقال  يعكس  	-
من  بدلًًا  عقلانيّة-تأويليّة  المعرفة  أصبحت  حيث  السلطة،  بنية  في  ا  جذريًّ تحوّلًًا 
كونها طقسيّة-غيبيّة، ما أتاح للعالمِ هامشًا من الاستقلال لم يكن موجودًا في بابل.
للنصوص  مطوّرًا  استمرارًا  العبّاسيّة  الخلافة  في  الأمــراء«  »مرايا  كتب  تمثّل  	-
الحكميّة البابليّة، لكنها تختلف عنها في كونها أداة تفاوض بين العالم والسلطان، 
لا مجرّد بيان لاهوتي يخدم السلطة؛ وبذلك تشكّل مرحلة متقدّمة من المعرفة 

الناقدة للسلطة.

5. الحِكَم في حضارة بابل القديمة

تكن  لم  الرافدين  بلاد  في  الحكمة  أن  إدراك  من  بدّ  لا  البابلي،  النص  بنية  لفهم 
ا أو وعظيًّا، بل جزءًا من منظومة رمزيّة صاغت العلاقة بين الإنسان والآلهة  إنتاجًا فرديًّ
والملك. فقد وُلدت النصوص داخل المعبد، وتشكّلت بوصفها أداة لضبط السلوك 
الحكمة  تتبّع نصوص  فإن  المقدّسة. ومن هنا،  الكلمة  السياسي عبر  المجال  وتنظيم 
يتيح قراءة معمّقة لكيفيّة تحوّل الكتابة إلى وسيلة لتأسيس الشرعيّة وإنتاج السلطة في 

المجتمع البابلي.

1.5. بنية النص البابلي ووظيفة الكاهن

إنّ دراسة النصوص البابليّة، وخاصّة نصوص الحكمة، تكشف أن الكتابة لم تكن 
السياسيّة  السلطة  وترسيخ  الاجتماعي  النظام  لتأسيس  أداة  بل  تواصل،  وسيلة  مجرّد 
إلى  يرجع  الذي  شوروبّاك«)))،  »تعاليم  نص  يبرز  النصوص،  هذه  بين  من  والدينيّة. 

الحكمة في بلاد  أقدم نصوص  إليه  الطوفان، نُسب  »شوروبّاك« هو حكيم سومري أسطوري من ملوك ما قبل  	(((
الرافدين، حيث قدّم وصايا أخلاقيّة وسياسيّة لابنه »زيوسودرا« في نص »تعاليم شوروبّاك« الذي يرجع إلى نحو 

.)Klein, 1990, p.p. 25 - 33( .2600 ق.م



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث كـــانـــون ال 106

ابنه  إلى  »شــوروبّــاك«  الأب  يوجّهها  الوصايا  من  سلسلة  ويقدّم  ق.م،   2600 نحو 
»زيوسودرا«)))، آخر الملوك ما قبل الطوفان. يوصيه بالاعتدال والتواضع والحذر من 
تجاوز الحدود كما ورد عنه: »لا تسرق من النهر، فالماء يسمع صوت الإله. لا ترفع 
يدك على من هو أضعف منك، فالعين تراها السماء« )Klein, 1990, p 29(. وأيضًا 
امتثل أمر الملك إذا صدر« )Foster, 1996, p 328(. وكذلك: »لم  يوصيه: »يا بني، 

 .)lambert, 1960, p 113( »يصغ لأمرائه؟ ستقصر أيامه

فالنصّ  عميقًا.  سياسيًّا  ــدًا  ــع بُ طيّاتها  فــي  ــة  ــيّ الأخــاق اللغة  هــذه  تخفي 
لــلــنــظــام  الــطــاعــة  ــل  ــع ــج ــادم، وي ــ ــق ــ ال ــك  ــل ــم ال ــى  ــل ــط ســلــطــة الأب ع ــق ــس يُ
ــي آنــــذاك. ــال ــح ــمّ لــلــحــاكــم ال ــ ــن ث ــ ــة الإلـــــه، وم ــاع ــط ــي مـــعـــادلـــةً ل ــاقـ  الأخـ
بيانًا لاهوتيًّا في طاعة  أبويّة فحسب، بل  من هنا، لم تكن »تعاليم شوروبّاك« نصائح 
السلطة بكل ما فيها )Bottéro, 1992, p 184(. إذ أضفى أبناء بلاد ما بين النهرين على 
منذ  موجودة  كانت  الملكيّة  أن  اعتقاد  لديهم  ساد  فقد  سماويّة،  دينيّة  صبغة  الملكيّة 
البشر )فحص، 2025، ص 45(. وأكدّ  إلى  الآلهة  تمنحها  أن  قبل  السماء،  الأزل في 
الرأس  الصولجان ورباط  التاج... وكان  لم يكن قد لبس  الوقت،  أن »في ذلك  ذلك 
فكانت  السماء  من  الملوكية  ثم هبطت  آنو...  أمام  السماء  في  مودعة  والعصا  والتاج 
أريدو مركز الملوكية والحكم ... ثم جاء الطوفان وجرف البلاد...« )سليمان، 1993، 

ص 29(.

المفسّر  فهو  الخطاب؛  هذا  إنتاج  في  ا  مركزيًّ دورًا  البابلي  الكاهن  أدّى  كذلك 
وبين  بينهم  توسّطوا  الكهنة  بأن  الناس  بين  اعتقاد  ساد  فقد  الآلهة،  لإرادة  الرسمي 
الآلهة )باقر، 2009، ص 312(. وفي »بابل«، كان المعبد هو مركز التعليم والأرشيف 
ن للأمراء  ر الأحلام وتُصاغ الحِكَم التي تُلقَّ ن النصوص وتُفسَّ والسلطة الرمزية، فيه تُدوَّ

الملك العاشر والأخير من ملوك ما قبل الطوفان. دخل الأسطورة وأصبح بطل قصة »الطوفان« لدى السومريّين  	(((
)عبودي، 1991، ص 450(.



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث 107كـــانـــون ال

الوصايا الحِكَميّة ومرايا الأمر  ا

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

    

والمتدرّبين في الكتابة الملكيّة.

يحدّد  الذي  فهو  إداريّة-معرفيّة.  بل  وعظيّة  ليست  الكاهن  وظيفة  فإن  هنا؛  من 
الرمزي  »التنظيم  تسميته  يمكن  ما  عبر  للمجتمع،  والسياسيّة  الأخلاقيّة  المعايير 
للسلطة«. فالكاهن يملك الكلمة. والشاهد في مسألة التتويج وما يرافقها من طقوس 
خاصّة، يقوم الكاهن الأعلى بتلاوة التعاويذ والأدعية التي تطلب حفظ الملك وتوفيقه 
في حقبة حكمه، وقد ورد في تلاوة الكاهن »... بصولجانك المستقيم وسع بلادك، 
عسى الإله آشور))) أن يمنحك القناعة والعدل والسلام« )الجبوري، 1991، ص 234(. 
وهذا ما يجعل نصوص الحكمة البابليّة أولى أشكال »مرايا السلطة«، حيث أن النصّ 
ليس ضدّ الحاكم بل يكوّنه، إذ يضع له حدودًا رمزيّة لما يجب أن يكون عليه الملك 

الصالح.

2.5. الخطاب الأخلاقي بوصفه أداة سياسيّة 

يُظهر التحليل النصّي لنصوص الحكمة البابليّة أنّ الأخلاق لم تكن مجرّد تعليمات 
شخصيّة، بل منظومة لضبط السلوك الاجتماعي وفق التراتب الطبقي والديني. وهذا 
ما نجد جذوره في نصوص الحكمة السومريّة، يتكرّر التحذير من مخالفة أوامر الإله 
عظيم،  صفّ  في  نفسك  تضع  »لا  مثل:  الأعــراف،  على  الخروج  ومن  السلطان،  أو 
الطريقة، تتحوّل الحكمة إلى  الله« )Alster, 2005, p 62(. بهذه  فمكانك يُعرف من 
والهيبة  بالإقناع  بل  بالقوّة،  الطاعة  تفرض  لا  فهي  الاجتماعي؛  للضبط  داخليّة  آليّة 

كان الإله المحلّي لمدينة »آشور« أو »أسور« عاصمة بلاد ما بين النهرين العليا، والتي ستصبح في ما بعد بلاد  	(((
أشور. وعندما سيطر الأشوريون على البلاد وجعلوا »نينوى« عاصمتهم السياسيّة وعاصمة بلاد ما بين النهرين 
رفعوا من مقام هذا الإله وجعلوه رئيسًا للآلهة. وعيّنوه إلهًا محاربًا على صورتهم، إذ كانوا يهوون الحرب فكان 
الإلهة  كانت  وزوجته  الخصب،  إله  أيضًا  كان  أعدائهم.  على  تنتصر  ويجعلها  الحروب،  في  جيوشهم  يرافق 
بيده  الملكيّة  الرموز  بقرون، ويمسك  قبّعة  يْن، وعلى رأسه  واقفًا على حيوانَيْن أسطوريَّ »عشتار«. وقد صوّروه 

اليسرى، بينما يمسك باليمنى قيثارة. )الحوراني، 2018، ص 94(.



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث كـــانـــون ال 108

آنو)))، قد لا يمكن  أوامر  القصر مثل  »أوامر  بأن   الكاهن  يروّج  يلي  المقدّسة. وفيما 
أن  يمكن  لها وقوله لا  مثيل  أوامره لا  مؤكّدة،  الملك  كلمة  مثل شمش)))،  تجاهلها. 
»الكتابة الأخلاقيّة في  إنّ  بوتيرو«  يقول »جاك   .)Lambert, 1960, p 234( »يستبدل
بابل هي الشكل الأدبي للسياسة، إذ لا تُصدر الأوامر باسم الملك بل باسم الحكمة« 
)Bottéro, 1992, p 186(.  ويعزّز الحكيم، من خلال مراكمته الأمثال والأقوال التي 
بلا  الغنم  قطيع  مثل  ملك  بلا  »الناس  إن  بالقول  الملك،  وجود  ضرورة  على  أكّدت 
راع« )Lambert, 1960, p 232(. وفي قول آخر يشبّه الحكيم عدم وجود مشرف على 
بلا  »الناس  القول:  إليه  يشير  ما  وهذا  تبور،  فإنها  وبالتالي؛  تحرث،  بأرض لا  الناس 
مشرف مثل الحقل بلا حارث« )Lambert, 1960, p 232(. وأيضًا كما يشير القول إن 
»الشعب من دون مشرف مثل الماء بلا مراقب قناة« )Lambert, 1960, p 232(. وأي 
كارثة ستحلّ فيما لو تُرك الناس من دون مشرف أو ملك. فالحكيم يعزّز من موقعيّة 
يوبّخ  النصوص  ففي بعض  النهرين،  بين  ما  بلاد  في  الناس ووعيهم  في ذهن  الملك 
ذاك الشخص غير المرتبط بالانقياد وراء ملك يواليه، فيقول إن »الشخص الذي ليس 
له ملك أو ملكة - فمن هو سيده؟ فهو إمّا يكون حيوانًا أو شخص يستقرّ أسفل ... « 

)سليم، 2011، ص 444(.

تقوم نصوص الحكمة البابلية على مبدأ معرفي مزدوج:

الملك  منح  السياسي  فالنظام  الإلهيّة.  للإرادة  انعكاس  هو  الاجتماعي  النظام  	-
الآلهة  رغبات  وفق  بالعمل  مقيّدة  كانت  أنها  إلا  وموسّعة؛  مطلقةً  صلاحيّاتٍ 

آنو )An-Anu( إله السماء والفضاء، وسيد مجموعة النجوم في السماء، وهو أبو الآلهة )الحوراني، 2018، ص  	(((
.)55

إله الشمس في سومر وأكّاد، وأيضًا في بلاد كنعان. هو ابن )نانا( إله القمر السومريّ، و)سِن( إله القمر الأكّاديّ.  	(((
صديق  »كِلكَامِش«  ملحمة  في  ونراه  والشفاء.  العدالة  إله  كان  السومريّة.  )شيزاد(  زوجته  )عِشتار(  أخو  وهو 
الملك الإله. يظهر في النهار، ويختفي في اللّيل حيث يضطجع في حضن البحر إلى أن يعود ليظهر من جديد، 

وهو يعبر السماء طوال النهار من الصباح حتى المساء. )الحوراني، 2018، ص 93(.



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث 109كـــانـــون ال

الوصايا الحِكَميّة ومرايا الأمر  ا

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

    

تقلّد  إذ أول من  المظاهر الإلهية  فالملكية كانت من  ورضاها على أي خطوة. 
وظيفة الملك في السماء هو »إنليل«))) أحد الآلهة، وانطلاقًا من قصص الخلق 
لدى مجمل أبناء الرافدين القدماء، والتي أجمعت أنّ الآلهة خلقوا البشر لينوبوا 
عنها في العمل وتسيير شؤون البشر على الأرض، مقابل القيام بالواجبات تجاه 

هذه الآلهة )باقر، 2009، ص 253(. 
مقاومة النظام هي خروج على النظام الكوني. وبهذا يصبح الحفاظ على الهرم  	-
السياسيّة  السلطة  استندت  له فضيلة أخلاقيّة.  دينيًّا، والانقياد  فعلًًا  الاجتماعي 
في بلاد ما بين النهرين باستمرار إلى مصدر إلهي، فقد هبط النظام الملكي من 
السماء، والملك هو حاكم المدينة، وهو الكاهن الأعظم ونائب الآلهة، وفقد 
الناس  يعامل  أن  تتوقع منه  نيابة عنها، وعليه فهي  السلطة لكي يتصرّف  منحته 
بالعدل وبلا محاباة، ويدافع عن الضعيف أمام القوي، وأن يكون نصيرًا لليتامى 
والأرامل، وقد كان يوجه التعاليم الأخلاقيّة )إمام، 1994، ص.ص. 32 - 33(. 

وهي  تفعل«،  »افعل/لا  المزدوجة  الصيغة  يكرّر  البابلي  النصّ  أنّ  أيضًا  يُلاحَظ 
يقرّر  فالنصّ لا يطرح سؤال »لماذا«، بل  النقاش.  التلقين لا  تربويّة تقوم على  طريقة 
الأعلى.  من  تُمنحَ  المعرفة  حيث  مغلقة  تقليدية  ثقافة  يعكس  ما  و»متى«،  »كيف« 
تقول الأسطورة: »اعبد إلهك كل يوم... قدّم قربانك طائعًا لإلهك... قدم له الصلاة 

والضراعة والسجود كل يوم...« )باردنر، 1993، ص 23(. 	

بل  فرديّة،  فقط عن أخلاق  يعبّر  فهو لا  الأنثروبولوجي،  النصّ  قيمة  تأتي  هنا  من 
عن نظام اجتماعي هرمي تُمارَس فيه المعرفة كسلطة رمزية. لذا استخدم الكهنة في 
بابل النصوص الأخلاقية لضبط العلاقة بين المعبد والقصر، حيث تُحافظ على التوازن 

الشرعي  المانح  عُدّ  الكونية، وقد  الهواء والرياح والسلطة  يمثّل قوى  الرافدين،  آلهة بلاد  أهم  »إنليل« هو أحد  	(((
للملك والحامي للنظام، واتّخذت مدينة »نيبور« مركزًا لعبادته في التقليد السومري-الأكدي )باقر، 2009، ج1، 

ص. ص. 154-151(.



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث كـــانـــون ال 110

بين »سلطة الآلهة« و»سلطة الملوك«. فالمعبد يمنح الشرعيّة للملك، والملك يحمي 
المعبد. وبذلك تُصبح الحكمة، وسيطًا بين المقدّس والسياسي. وإن المتأمّل الحكيم 

يرى في طاعة النظام نوعًا من التعبّد وتعليم الناس احترام القصر.

3.5. دور النصّ الحِكَمي في توثيق شرعيّة القصر

اعتمد النظام السياسي في المجتمع البابلي على تحالفٍ دقيق بين الكاهن والملك. 
فالكاهن يمتلك المعرفة الغيبيّة، والملك يمتلك السلطة التنفيذيّة؛ الأول يُشرّع والثاني 
الذي  الإطار  هي  والعرش«-  المعبد  »ثنائيّة  تسميتها  يمكن  -التي  الثنائيّة  هذه  يُنفّذ. 
»ماريو  الآشوريّات  عالم  يقول  للدولة«.  معرفيًّا  »نظامًا  بوصفه  الحكمة  أدب  فيه  نشأ 
ليڤراني« إنّ »النصوص الأخلاقيّة البابليّة لم تُكتب لإصلاح الأفراد بل لتذكير السلطة 
مركزي  نظام  في  المطلوب  الانضباطي  السلوك  على  الإداريّين  ولتدريب  بواجباتها، 

 .)Liverani, 2014, p 203( »هائل

المعبد  الرموز، ويشكّل  تبادل  تقوم على  بابل  المعبد والعرش في  بين  العلاقة  إنّ 
في حضارة وادي الرافدين القديم مركزًا لإنتاج خطاب الشرعيّة، حيث أدّى الكاهن 
دور الوسيط بين البشر والآلهة، والمفسّر الرسمي لإرادتها داخل المجتمع والدولة. 
الملكُ  يمارس  حيث  للسلطة  التنفيذي  المجال  بوصفه  القصر  تجسّد  المقابل،  في 
قداسة  يتقلّد  العليا،  القوى  عن  نائبًا  بوصفه  بل  إلهًا  بوصفه  لا  الحكم  صلاحيّات 
الوظيفة لا قداسة الذات، ويُقَيَّد دوامُ ملكه بالالتزام بالعدل ورضا الآلهة التي أسّست 
ص   ،1994 )إيبش،  الأرض  على  بها  البشر  فوّضت  ثم  السماء  في  »المِلاكة«  مفهوم 
الانفصال  على  تقوم  لا  النموذجَيْن  كلا  في  الشرعيّة  أنّ  الترابط  هذا  من  يتّضح   .)40
والرمزي  الأخلاقي  المبدأَ  يصنع  المعبدُ  الدورَيْن:  تكامل  على  بل  المؤسّستين،  بين 
ويُنتج خطاب التقويم، والقصرُ يقوم بالتنفيذ وضبط المجتمع بهذه المبادئ. وهكذا 
يصبح خطاب الوصايا الحِكَمية والمرايا حلقة التوازن بين العقل الكوني-الميتافيزيقي 
الذي ينتجه معهد الكتبة والكهنة، والعقل العملي-السيادي الذي يُمارَس في القصر، 



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث 111كـــانـــون ال

الوصايا الحِكَميّة ومرايا الأمر  ا

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

    

ا من محور القداسة الطقسيّة إلى محور المسؤوليّة الأخلاقيّة- ما يعكس انتقالًًا تطوّريًّ
السياسيّة في نظم الحكم القديمة والوسيطة.

يرافقها من طقوس خاصّة، ثم  التتويج وما  الشرعية مثلًًا في مسألة  فالمعبد يمنح 
في  وتوفيقه  الملك  حفظ  تطلب  التي  والأدعية  التعاويذ  بتلاوة  الأعلى  الكاهن  يقوم 
وسّع  المستقيم  بصولجانك   ...« الكاهن  تلاوة  من  كان  ما  في  وجاء  حكمه،  حقبة 
بلادك، عسى الإله آشور أن يمنحك القناعة والعدل والسلام« )الجبوري، 1991، ص 

234(. بالمقابل القصر يمنح الحماية. 

النصوص  أحد  ففي  بينهما.  التحالف  استمرار  يضمن  كوسيط  النصّ  يدخل  ثم 
الموجّهة إلى الملك »نبوخذ نصّر« )605-562 ق.م( ورد أن »الذي يرفع ماعت الإلهة 
 Kuhrt,( صوته«  الإله  عليه  يرفع  يظلم  والذي  الأرض،  في  عرشه  يثبّت  كلامه،  في 
p 120 ,1995(، وفي النصّ المسمى بـ »نصائح إلى الحاكم«)))، جاء أن »ملكٌ لم يصغ 

 Lambert,( »يصبح شعبه في فوضى وتتحوّل بلاده إلى صحراء )للشرع )صوت العدل
p 113 ,1960(، على الرغم من أنّ النص متأخّر، إلا أنه يحتفظ بالبنية ذاتها من حيث 

ربط العدالة بوجود الملك، وإخضاع الملك لمعيارٍ أخلاقي مصدره الكهنة.

 يمكن النظر إلى هذه النصوص بوصفها شكلًًا مبكرًا من الرقابة الخطابيّة على السلطة،
لاحتوائه  كآليّة  الحكمة  تعليمات  له  يقدّمون  بل  علناً،  الملك  يعارضون  لا  فالكهنة 

ضمن الحدود المقبولة دينيًّا. وبهذا تتحقق وظيفة النصّ المزدوجة:

ضبط الحاكم: كي لا يتجاوز النظام الكوني. 	-
انتباهًا  يعير  الذي  هو  فقط  القائم،  للنظام  الخضوع  تربية  عبر  المجتمع:  ضبط  	-
ا أن تكون بعيدًا عن الملك  للملك سيكسب العظمة. وأيضًا أنه »من الصعب جدًّ

يعود تاريخ النصائح إلى الربع الأول من الألفية الأولى قبل الميلاد، وبما أن النص نسخة عن نص أقدم فيرجّح  	(((
أن يرجع تاريخ التدوين إلى أواخر الألف الثاني قبل الميلاد. )حنون، 2007، ص 125(.



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث كـــانـــون ال 112

 Wasserman, 2016, p( »مثل مهر في الجبل«. وكذلك »أحب الملك كأنه أب
 Wasserman, 2016, p( »وكذلك »من سيعطي أيّ شيء لجدي الجبل .)247

.)250

أشكال  أوّل  هي  البابليّة  الحكمية«  »الوصايا  فإنّ  الأنثروبولوجي،  المنظور  من 
العلاقة بين المعرفة كسلطة رمزية والسلطة كمعرفة عملية.	

6. »مرايا الأمراء« في الخلافة العباسية

في العصر العبّاسي، لم تكن نصائح الحكّام خطابًا وعظيًّا منفصلًًا، بل ثمرةَ تفاعلٍ 
بالسياسي  الديني  تزاوج  حيث  التنفيذيّة،  القصر  وسلطة  المعرفيّة  العالمِ  سلطة  بين 
النصيحة  تتّصل  السياق  بالعدل والمسؤوليّة. وفي هذا  المقيَّد  للحاكم  نموذجٍ  لإنتاج 

بالمعرفة بوصفها شرط إصلاح السلطة لا مجرّد تبرير لها.

1.6. إنتاج المعرفة بين الديني والسياسي

شهد العصر العباسي )من القرن الثاني إلى الخامس للهجرة( ازدهارًا غير مسبوق 
في حركة العلم والترجمة والتأليف، ما جعل بغداد مركزًا للمعرفة في العالم القديم لا 
سيّما في زمن المأمون العبّاسي )198 هـ حتى 218 هـ / 813م حتى 833م(. لكن خلف 
السياسيّة  السلطة  بين  العلاقات  من  معقّدة  شبكة  هناك  كانت  المعرفي  الازدهار  هذا 

والمؤسّسات العلميّة.

الديني  الخطاب  على  السيطرة  أن  مبكر  وقت  منذ  العباسيّون  الخلفاء  أدرك  لقد 
والمعرفي تعني السيطرة على المجال السياسي. فالمعرفة ليست محايدة، بل تُستخدم 
لتبرير السياسات وتوجيه الرأي العام. ولذلك، كانت علاقة الخلفاء بالعلماء تتراوح 
بين الرعاية والرقابة؛ فهم يمنحونهم المنابر والرواتب، لكنهم يطلبون منهم بالمقابل 
تفسير النصوص بطريقة تحافظ على توازن السلطة )Crone, 2005, p 92(. وهذا ما 



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث 113كـــانـــون ال

الوصايا الحِكَميّة ومرايا الأمر  ا

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

    

جعل الخطاب الإسلامي العباسي أكثر جدليّة وأقرب إلى ما يسميه »فوكو« أنه »السلطة 
المنتجة للمعرفة« )Foucault, 1980, p 98(، أي أنّ العلماء لم يكونوا مجرّد أدوات 

للسلطة بل شركاء في تشكيلها.

2.6. الفقيه والأديب بديلان عن الكاهن

الفقيه  إلى  الكاهن  من  العباسيّة  الخلافة  في  السلطوي  الخطاب  إنتاج  دور  تشابه 
والأديب، ومن المعبد إلى المدرسة. وقد شكّل العلماء والفقهاء والأدباء - أمثال ابن 
المقفع )ت 142 هـ/ 759 م(، الماوردي )ت 450هــ، 1058م(، الغزالي )ت 505 هــ/ 
1111م(  والطرطوشي )ت 520 هــ / 1126 م(-  طبقة جديدة من النخبة المعرفيّة، 
وظيفتها المعلنة إصلاح الحاكم وتوجيهه، ووظيفتها غير المعلنة إدارة اللغة التي تبرّر 

السلطة وتحدّها في الوقت نفسه.

ا مزدوج الوظيفة، من جهة يربّي  ففي كتاب »الأدب الكبير«، يكتب »ابن المقفع« نصًّ
بوصفه  الكاتب  العقل  مكانة  يرسّخ  أخرى  جهة  ومن  والعدل،  الأخلاق  على  الأمير 
شريكًا للحاكم في الحكم، إذ يقول: »ولا تغرّنّك قوتك بهم على غيرهم، فإنما أنت في 
ذلك كراكب الأسد الذي يهابه من نظر إليه، وهو لمركبه أهيب « )ابن المقفع، 1982، 
العالمِ إلى ضمير للسلطان، وهي وظيفة شبيهة بوظيفة  الصيغة تحوّل  ص 75(. هذه 
الكاهن البابلي الذي يُذكّر الملك بحدود سلطانه. لكن الفرق أن الكاهن يستمدّ سلطته 

من الغيب، بينما العالم العبّاسي يستمدّها من النصّ والعقل.

هكذا تحوّل النص المقدّس في الإسلام إلى مؤسّسة معرفيّة قائمة بذاتها، تتقاطع 
السياسة فيها بالدين، والشرع بالعقل، في جدليّة لا تنتهي.

أما الأديب، في مثل كتابَي »سراج الملوك« و»نصيحة الملوك«، فقد قدّم نصائح مبنيّة 
على التجربة والتاريخ أكثر من اللاهوت. إذ يقول »الطرطوشي« إنه إذا »استعمل الملك 
الهزل ذهبت هيبته، وإذا استصحب الكذب استخف به، وإذا بسط ‌الجور فسد سلطانه« 



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث كـــانـــون ال 114

إنّ الخطاب هنا دنيوي بقدر ما هو ديني، ويعبّر عن  )الطرطوشي، 1872، ص 188(. 
لحظة نضج في التفكير الإسلامي، حين أصبح النص أداة إصلاح لا مجرّد وسيلة تبرير.

وإذا ما ربطنا أهمّيّة الفقيه والأديب من الجانب الأنثروبولوجي، حينها يمكن القول 
إن الفقيه والأديب في الإسلام العبّاسي هما الوريثان المعرفيّان للكاهن البابلي، لذلك 
يمكنه المقارنة في ما بينهم، فالكاهن يحتكر »سرّ الإله«، بينما الفقيه يحتكم إلى »نصّ 
إلى  الكلمة  تتحوّل  الثلاثة،  وبين  والخبرة«.  »العقل  إلى  يحتكم  والأديب  الوحي«، 

مؤسّسة قادرة على إنتاج النظام السياسي نفسه.

3.6. نص »مرايا الأمراء« يمثّل أداة توازن بين العالِم والسلطة

تتجاوز  جديدة  وظيفة  الأمراء«  »مرايا  لأدب  أصبح  الهجري،  الثالث  القرن  منذ 
فالنصّ  والحكّام.  العلماء  بين  السلطة  التفاوض على حدود  النصح والإصلاح، هي 
ه إلى الملك فقط، بل إلى الجماعة أيضًا، كي تُدرك أن الشرعيّة السياسيّة  لم يعد يُوجَّ

مشروطة بالمعرفة والعدل.

تظهر هذه الوظيفة بوضوح في كتاب »الأحكام السلطانيّة« للـ»ماوردي«، حيث لا 
يكتفي المؤلّف بتحديد صلاحيّات الخليفة، بل يضع شروطًا لأهل الحلّ والعقد، أي 
للعلماء الذين يمنحون الشرعيّة للخليفة )الماوردي، 1995، ص 92(. إنه يخلق نظامًا 
متبادلًًا للرقابة حيث أن السلطة تحتاج إلى العلماء، والعلماء يحتاجون إلى السلطة. 
أحد  يستطيع  لا  حيث  والعرش،  المعبد  بين  البابليّة  العلاقة  إلى  يعيدنا  التوازن  وهذا 

الطرفَيْن البقاء دون الآخر.

لكن الخطاب العبّاسي يتميّز بقدرته على تحويل الصراع إلى نصّ. فالنص السلطاني 
يصبح هو الميدان الذي تُدار فيه المعركة بين الحق والقوّة، بين العلم والحكم. وبتعبير 
علاقات  شبكة  بل  قهرًا  بوصفها  لا  السلطة  فيه  تتجلّى  الذي  »المكان  إنه  »فوكو«، 

 .)Foucault, 1980, p 92( »ومعارف



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث 115كـــانـــون ال

الوصايا الحِكَميّة ومرايا الأمر  ا

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

    

فعندما يكتب »الغزالي« في »نصيحة الملوك« في رد على تساؤل بأنه كم تبقى هذه 
هذه  في  مبسوطًا  والإنصاف  بساط ‌العدل  دام  »ما  أجاب  بيتنا،  في  وتبقى  فينا  الدولة 
الإيوان »)الغزالي، 1988، ص 77(، فهو يضع النصّ في موقع السلطة المعنويّة التي 
يمكنها تقويض الحكم إن انحرف. وهذا الدور لم يكن متاحًا للكاهن البابلي المقيّد 
النقديّة  المعرفة  تطوّر  في  متقدّمة  خطوة  العبّاسيّة  التجربة  يجعل  ما  المعبد،  بهيكل 

للسلطة.

طرفَيْن،  بين  تفاوضيًّا  فضاءً  العبّاسي  الإســام  في  السلطاني  النص  أصبح  لقد 
فالحاكم الذي يريد استخدام النصّ لتثبيت حكمه، وبين العالمِ الذي يستخدم النصّ 
العباسيّة فريدة في تاريخ  تبادليّة هي ما تجعل الحضارة  لتقويم الحكم. وتنشأ علاقة 
الفكر السياسي الإنساني؛ إذ لم يكن العلماء مجرّد أدوات للسلطة، بل شركاء في إنتاج 

 .)Nasr, 2006, p 157( مشروعها الرمزي والأخلاقي

7. المقارنة بين المدرسَتَيْن البابليّة والعبّاسيّة

يمثّل التراثان المعرفيّان في كلٍّ من »بابل« و»بغداد« نموذجَيْن مبكرَيْن لعلاقة النصّ 
بالسلطة، حيث لا تكون المعرفة محايدة بل أداةً لتثبيت الشرعيّة وضبط مجال التأويل. 
وقد تطوّرت هذه الوساطة من الكهنوت الطقسي المغلق إلى الحقل العقلاني الأكثر 
تداولًًا في العصر العباسي، دون أن تفقد وظيفتها السياسيّة في إدارة السلطة عبر إدارة 

المعرفة.

1.7. من الكاهن إلى العالِم: التحوّل في وساطة المعرفة

المعرفة والسلطة لم تنقطع على  بين  بابل وبغداد أن العلاقة  بين  المقارنة  تكشف 
الرغم من تغيّر الأزمنة، بل انتقلت من وسيطٍ مؤسّسي ديني إلى وسيطٍ معرفي عقلاني. 
الكاهن- يتلقى  حيث  احتكاره،  وحقل  الفكر  إنتاج  مركز  المعبد  كان  بابل،  ففي 
بالغيب، ثم يصوغها نصوصًا  المتّصل  الكاتب الحكمة عبر الطقس والرؤيا والإلهام 



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث كـــانـــون ال 116

ذلك  بعد  لتتدفّق  الكتبة،  مدارس  في  س  وتُدرَّ المعبد  داخل  تُحفَظ  وتعليميّة  أخلاقيّة 
باتجاه القصر، في صيغة شرعيّة عموديّة يكتسب فيها الملك حدود سلطته من خلال 
الكهنوت. أما في بغداد، فقد وُلد نموذج مختلف تمثّل في »بيت الحكمة« الذي أصبح 
هة من الدولة، لتعزيز  لة والموجَّ مركز إنتاج المعرفة العابرة للديني والسياسي، والمُموَّ
 Gutas, 1998, p( والعقل  للعلم  راعيًا  بوصفه  الرمزي  رصيده  عبر  الحاكم  شرعيّة 
لة«، إذ ورث  اة« إلى »الحكمة المؤوَّ 46(. وهنا تحوّلت الوساطة من »الحكمة المتلقَّ

المقدّس  بين  الوساطة  الكاهن في  يؤدّيه  الذي كان  الدور الاجتماعي  المسلم  العالمِ 
ا مفتوحًا للتأويل والاجتهاد،  والسلطان، لكنه تعامل مع النص الإسلامي بوصفه نصًّ
لا إلهامًا مباشرًا يتنزّل عبر الرؤيا كما هو حال الكاهن البابلي، ما أتاح مساحة استقلال 

معرفي للعالمِ لم تكن متاحة داخل الحقل الكهنوتي المغلق.

2.7. الكاهن إلى العالم: التحوّل في وساطة المعرفة

مؤسّساتيًّا  بل  فحسب،  زمنيًّا  ليس  الوسيطَيْن  بين  الجوهري  الفارق  أن  يتّضح 
وطبيعيًّا؛ ففي بابل يتعامل الكاهن-الكاتب مع المعرفة بوصفها وحيًا غيبيًّا. بينما في 
بغداد يتعامل العالمِ والفقيه معها كموضوعٍ للتأويل والتحليل والبرهان العقلي. وهذا 
يعكس انتقالًًا في الوعي البشري من الوساطة الطقسيّة إلى الوساطة الفكريّة، أي من 
نسبي،  استقلال  في  يعملون  الذين  العلماء  بين  إشاعتها  إلى  للمعرفة  المعبد  احتكار 
ويخاطبون العامّة باسم النصّ لا باسم الإلهام. ومع أن الدور الاجتماعي ظلّ متشابهًا 
آليّة  في جوهره -أي تهذيب السلطة ووضع حدودها عبر الوساطة المعرفيّة- إلا أن 
الكوني  النظام  باستحضار  مشروطةً  بابل  في  الملكية  فجعلت  تبدّلت،  إليه  الوصول 
عبر الطقوس، بينما أصبحت في بغداد مشروطةً بتمثيل العقل السلطوي ورعاية العلم 

لتحصيل الشرعية.



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث 117كـــانـــون ال

الوصايا الحِكَميّة ومرايا الأمر  ا

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

    

3.7. النص بوصفه مؤسّسة سلطوية

لا يُقرَأ النص في هذه المقارنة بوصفه وعاءً دلاليًّا فقط، بل بوصفه مؤسّسة تحدّد 
ن على  من يملك حقّ الكلام باسم العدل والنظام والإله. ففي بابل، كانت الكتابة تُدوَّ
بينما تحوّلت في  الطقوس،  المعابد ويُتلى محتواها في  التي تحفظها  الطينيّة  الألواح 
لكن  الأمراء.  وبيوت  والمساجد  العلم  حلقات  في  يُتداول  وَرَقي  تدوينٍ  إلى  بغداد 
يتكلّم  ومن  المعرفة،  يملك  من  تحدّد  لأنها  سلطة،  فعل  ظلّت  الحالتين  في  الكتابة 
ومن يصغي، وبهذا تُضبط السلطة من خلال ضبط الحقل المعرفي ذاته. ويمثّل هذا 
 Foucault,( ما وصفه »ميشيل فوكو« بالتحكّم عبر الخطاب وضبط القوة عبر المعرفة

 .)1980, p 95

4.7. إنتاج المعرفة بين الديني والسياسي

كما كان المعبد في بابل مصدرًا للحكمة السلطانيّة، أصبح »بيت الحكمة« في بغداد 
منبر إنتاج المعرفة الإداريّة السياسيّة التي تتغذّى بتمويل الدولة وتعمل ضمن حقلها 
أظهره »روزنتال« )Rosenthal, 1968( و»لامبتون«  ما  الشرعية، وهو  لتعزيز  الرمزي 
المعادل  بوصفه  العلم  راعــي  الخليفة  لفكرة  قراءتهما  عند   ،)Lambton, 1981(
الإسلامي لصورة الملك الحكيم في المخيال البابلي القديم، حيث يدرك الحاكم أن 

المعرفة رأسُ مالٍ رمزي يثبّت النموذج الأخلاقي للسلطان أمام النخبة والعامة معًا.

5.7. الكلمة والشرعية: من النظام الكوني إلى النظام الأخلاقي

ضمن النظام البابلي، كانت الشرعيّة السياسيّة وظيفةً كونيّة تستمدّ من توازن الكون 
الذي يحافظ عليه الملك بوساطة الكهنة، حيث الكلمة تُنتج الطاعة عبر الخوف من 
العمودي  الكون  من  الشرعيّة  انتقلت  فقد  العبّاسيّة،  الخلافة  في  أما  الآلهة.  غضب 
المقدّس إلى المجتمع الأخلاقي الأفقي، حيث يتقدّم العدل عبر تطبيق الشريعة ورعاية 
الكوني.  الرعب  لا  الفرديّة  والمسؤوليّة  النصّيّة  القناعة  عبر  الطاعة  وتُنتج  العلماء، 



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث كـــانـــون ال 118

ويجسّد هذا التحوّل ما يسميه بـ »العنف الرمزي« حين تُستخدم الكلمة لتثبيت نظامٍ لا 
 .)Bourdieu, 1991, p 170( يُرى لكنه يُعاش كقناعة اجتماعية

المقفع«  »ابن  السلطاني عبر وصايا  الخطاب  الوسيط في  النموذج  ويُستكمل هذا 
المؤسّسة لا  المثقّف ضميرًا للسلطان، وخاطب فيها الحاكم من خارج  التي جعلت 
باسمها، حين قال مخاطبًا السلطان: »فإذا كنت لا تعمل من الخير إلا ما اشتهيته، ولا 
تترك من الشرّ إلا ما كرهته، فقد أطلعت الشيطان على عورتك« )ابن المقفع، 1982، 
له. وقد  راعيًا  بالنصّ لا  الملك مشروطًا  التي تجعل  البابليّة  الصيغة  ص 21(، مقابل 
الدين أصل،  الثنائيّة بقوله إن »الملك والدين توأمان؛  عبّر »الغزالي« عن جوهر هذه 
المعادل  حفظت  التي  العبارة  مقابل   ،)50 ص   ،1988 )الغزالي،  حارس«  والملك 
 Lichtheim, 1975,( »الرمزي في بابل أن »من يحفظ كلام الإله يحفظ عرش الملك

 .)p 64

6.7. من المعبد إلى المدرسة: تحوّل الحقل المعرفي

لا يعني انتقال المعرفة من المعبد إلى المدرسة والمسجد خروج العالم من الحقل 
السلطاني، بل يعكس إعادة توازن العلاقة بين النصّ والسلطة ضمن منطقَيْن مختلفَيْن. 
ففي بابل، ظلّ المعبد مركز الحقيقة والكاهن جزءًا من جهاز الدولة اللاهوتي، بينما 
جعلت بغداد المدرسة والمسجد فضاءَيْن يشتغل فيهما العلماء في استقلاليّة نسبيّة، 
على الرغم من استمرار تبادل الحاجة الرمزية بين الطرفين، فالدولة تحتاج إلى العلماء 
المعرفيّة.  الدولة لحماية سلطتهم  إلى  والعلماء يحتاجون  الرمزية،  لحراسة شرعيّتها 
وتُعيد هذه العلاقة إنتاج الثنائيّة القديمة بين العرش والمعبد، لكن في الإسلام بصيغة 
لتقويمها  بل  السلطة،  لتقديس  المعرفة  ينتج  الوسيط  يَعُد  لم  إذ  وعقلنة،  توازنًا  أكثر 

ومساءلتها عبر النص والبرهان. 



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث 119كـــانـــون ال

الوصايا الحِكَميّة ومرايا الأمر  ا

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

    

7.7. البنية المقارنة العامة

ليست المسافة بين بابل وبغداد مسافة اختلاف ديني وثقافي فقط، بل مسافة تطوّر 
بنية الوعي السياسي والمعرفي ذاته؛ فمن الأسطورة إلى الفقه، ومن الطقس إلى  في 
تفقد  أن  دون  الشرعّية  انتقلت  العلماء،  مشاركة  إلى  الكهنوت  احتكار  ومن  العقل، 
وظيفتها السياسيّة الجوهريّة، وهي جعل النص أداةً لإنتاج الواقع وضبط السلطة عبر 

المعرفة والكلمة، لا مجرّد انعكاسٍ لها.

8.7. نحو أنثروبولوجيا للخطاب السلطوي

تسمح المقارنة بقراءة النصوص السلطانيّة في كلا الحضارتَيْن ضمن مفهوم »الفعل 
اللغوي المؤسّس« الذي لا يصف النظام الاجتماعي بل يُنشئه. وحين يتحدّث الكاهن 
أو الفقيه أو الكاتب، فإنهم لا يساجلون السلطة بل يشاركون في إنتاجها عبر تحديد 
من يملك حقّ التأويل ومن يملك حقّ الطاعة، وهو ما يجعل »مرايا الأمراء« جزءًا من 
الاقتصاد الرمزي للقوة والمعرفة. فالخلافة العباسيّة ورثت البنية الرمزيّة للحقل ذاته 
أي »العالمِ بين النصّ والسلطان«، لكنهّا أعادت صياغتها وفق ثنائية الوحي والعقل، لا 

ثنائيّة الغيب والقدر كما في النموذج البابلي.

8. بعض الاستنتاجات

النصّ  تحوّل  أي  المقال،  صدر  في  طُرحت  التي  الإشكاليّة  أنّ  الدراسة  هذه  تبيّن 
العبّاسيّة،  الخلافة  في  معرفيّة-سياسيّة  أداة  إلى  بابل  في  لاهوتيّة  أداة  من  الأخلاقي 
بين  العلاقة  تاريخ  في  أعمق  نمط  تعبّر عن  بل  منقطعة،  تاريخيّة  ليست مجرّد ظاهرة 
المعرفة والسلطة. فقد أظهرت المقارنة الأنثروبولوجيّة أنّ جوهر الوظيفة لم يتغيّر، فما 
زالت السلطة تحتاج إلى خطابٍ يبرّر وجودها ويضبط حدودها، وما زالت »الوصايا 
الحِكميّة« و»مرايا الأمراء«، بأشكالها المختلفة، أداةً لإنتاج الشرعيّة عبر الكلمة، وإن 

تغيّرت الأطر والمؤسّسات واللغة.



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث كـــانـــون ال 120

انطلاقًا من ذلك، يمكن القول إنّ العالم المعاصر لا يعيش قطيعة مع هذا التراث 
بقدر ما يعيش »تحويلًًا« له. فبدل المعبد والعرش، نعيش اليوم تحت سقف الدستور، 
ومواثيق حقوق الإنسان، وقوانين الدولة المدنيّة، وتقارير مراكز الأبحاث، وخطابات 
الإعلام وشبكات التواصل؛ وكلّها تؤدّي، في جوهرها، دور »مرايا« جديدة تُعرَض فيها 
صورة الحاكم وحدود سلطانه أمام الرأي العام. غير أنّ الفارق الجوهري عن العصور 
السابقة يتمثّل في انتقال مركز الثقل من الحكيم الفرد )الكاهن، الفقيه، الأديب( إلى 
منظومة أوسع من المؤسّسات والخبراء والفضاءات العموميّة، حيث لم تعد النصيحة 
موجّهة من حكيم إلى ملك، بل من مجتمعٍ إلى سلطة، عبر آليّات معقّدة من الرقابة 

والمساءلة.

أو استدعاء  القديمة  نماذج »مرايا الأمراء«  باستنساخ  بناءً عليه، لا يمكن الاكتفاء 
الدولة  قبل  ما  في سياقات  نشأت  الأولى، لأنّها  الأبويّة  الحكمية« بصيغتها  »الوصايا 
الحديثة حيث لم تكن هناك مواطنة، ولا فصل للسلطات، ولا فضاء عمومي نقدي. ما 
نحتاجه اليوم ليس إلغاء مبدأ »النصيحة للحاكم« بل إعادة تأطيره ضمن نظرية سياسيّة-
أخلاقيّة جديدة تُخاطبِ الحاكم بوصفه جزءًا من منظومة مؤسّساتيّة خاضعة للقانون، 
وتخاطبِ المجتمع بوصفه شريكًا في إنتاج الشرعيّة لا مجرّد متلقٍّ للحكمة من أعلى. 
السلطة لا  بأنّ  يذكّرنا  تأسيسي  تراث  أنه  الأمراء« على  »مرايا  إلى  النظر  يمكن  بذلك 
الانتقال من  يفرض  المعاصر عن الإشكاليّة  الجواب  تعيش بلا معيار أخلاقي، لكن 
حكمة الفرد الراعي إلى أخلاقيّات المؤسّسات والدولة والقانون وحقوق الإنسان، أي 
إلى نظريّة جديدة تجعل »المرآة« جماعيّة وتشاركيّة، لا حوارًا ثنائيًّا بين حكيمٍ وملكٍ 

فحسب.



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث 121كـــانـــون ال

الوصايا الحِكَميّة ومرايا الأمر  ا

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

    

قائمة المصادر والمراجع 

أ. المراجع العربية

دار  بيروت:  الصغير.  والأدب  الكبير  الأدب   .)1982( الله.  عبد  المقفع،  ابن  	.1
صادر.

أبي فاضل، مروان. )2014(. لقمان الحكيم في المصادر العربيّة دراسة تاريخيّة  	.2
ونقديّة. كرونوس، 152-127.

الاستبداد  من  لصور  فلسفية  ــة  )دراس الطاغية   .)1994( الفتاح  عبد  إمــام،  	.3
السياسي(. الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب.

إيبش، ي. )1994(. السلطنة في الفكر السياسي الإسلامي. بيروت: دار الحمراء  	.4
للطباعة والنشر.

باردنر، جفري. )1993(. المعتقدات الدينية لدى الشعوب. الكويت: المجلس  	.5
الوطني للثقافة والفنون والآداب.

باقر، طه )2010(. مقدمة في أدب العراق القديم. بيروت: دار الوراق 	.6
باقر، طه. )2009(. مقدمة في تاريخ الحضارات القديمة. بيروت: دار الوراق. 	.7

الجبوري، علي )1991(. نظام الحكم. موسوعة الموصل الحضارية. الموصل:  	.8
دار الكتب للطباعة والنشر.

حنون، نائل. )2007(. حقيقة السومريين. دمشق: دار الزمان للطباعة والنشر 	.9
الديانات  أو  النهرين  بين  ما  بلاد  الميثولوجيا في  الحوراني، عصام )2018(.  	.10

القديمة. بيروت: دار الولاء.
المعرفة  دار  الإسكندرية:  القديم.  العراق  حضارة   .)2011( أحمد  سليم،  	.11

الجامعية.
الكتب  دار  الموصل:  القديم.  التاريخ  في  العراق   .)1993( عامر  سليمان،  	.12

للطباعة والنشر، ج 2.



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث كـــانـــون ال 122

أوائل  القاهرة:  الملوك.  سراج   .)1872( الوليد.  بن  محمد  الطرطوشي،  	.13
المطبوعات العربية.

عبودي، هنري. )1991(. معجم الحضارات السامية. طرابلس لبنان: جروس  	.14
برس.

الغزالي، أبو حامد. )1988(. نصيحة الملوك. بيروت: دار الكتب العلمية. 	.15
فحص، علي )2025(. المضامين السياسية والاجتماعية للحكمة في حضارة  	.16
كلية  اللبنانية-  الجامعة  بيروت:  ق.م.  الثاني  الألف  في  النهرين  بين  ما  بلاد 

الآداب.
الدينية.  والولايات  السلطانية  الأحكام  بن محمد. )1995(.  الماوردي، علي  	.17

بيروت: دار الفكر.

ب. المراجع الأجنبية
1.	 Alster, B. (2005). Wisdom of Ancient Sumer. Bethesda: CDL Press.

2.	 Bottéro, J. (1992). Mesopotamia: Writing, Reasoning, and the Gods. 
Chicago: University of Chicago Press.

3.	 Bourdieu, P. (1991). Language and Symbolic Power. Cambridge: 
Harvard University Press.

4.	 Crone, P. (2005). Medieval Islamic Political Thought. Edinburgh 
University Press.

5.	 Foster, B. R. (1996). Before the muses: an anthology of Akkadian 
literature. Bethesda: CDL Press.

6.	 Foucault, M. (1980). Power/Knowledge: Selected Interviews and Other 
Writings, 1972-1977. New York: Pantheon.

7.	 Gutas, D. (1998). Greek Thought, Arabic Culture. London: Routledge.

8.	 Klein, J. (1990). The Instructions of Shuruppak. Journal of Cuneiform 
Studies, 42(2), 27-36.



20
26

العدد الحادي عشر

ــاني ــث 123كـــانـــون ال

الوصايا الحِكَميّة ومرايا الأمر  ا

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

﴾ 

﴿ ٱلنَّبِِيُّ

    

9.	 Kuhrt, A. (1995). The Ancient Near East c. 3000-330 BC. London: 
Routledge.

10.	Lambert, w. (1960). Babylonian Wisdom Literature. oxford: Oxford 
University Press.

11.	Lambton, A. K. S. (1981). State and Government in Medieval Islam. 
Oxford University Press.

12.	Lichtheim, M. (1975). Ancient Egyptian Literature (Vol. 1). Berkeley: 
University of California Press.

13.	Liverani, M. (2014). The Ancient Near East: History, Society and 
Economy. London: Routledge.

14.	Nasr, S. H. (2006). Islamic Philosophy from Its Origin to the Present. 
State University of New York Press.

15.	Rosenthal, E. I. J. (1968). Political Thought in Medieval Islam. 
Cambridge University Press.

16.	Wasserman, m. p. (2016). on wolves and kings two tablets with Akkadian 
wisdom texts from the with Akkadian wisdom texts from the. Iraq, 241-
252. doi:10.1017/irq.2016.11





مــتــخــصــصــة بــالــبــحــوث 

ــعــلــمــيــة الــمــحــكــمــة ال

مؤقّتًــا، فصليّــة   مجلــة 

 متخصّصة بالآداب والعلوم

والاجتماعيّة الإنســانيّة 

ISSN 2959-9423
ترخيص رقم 2022/244   م

و
عل

ى ال
صد

الــــــــعــــــــدد

11
الثالثة السنة 
الثاني كانون 

20
2٦

مة
حك

لم
ة ا

مي
عل

 ال
ث

حو
الب

ة ب
ص

ص
تخ

م
11

د 
عد

 ال
- 2

02
6 

ك
نا

 ال
وا

ان
 ن

ة -
لن

نا
 ال

اة
س

ال

���!,�@K�V!�a�������������������V����!
�

�����������

 "#$�#$�%&�'()%#*+�%"-%�.�/��01234145�#$�#67(8(7�#6�96%()6-%#&6-:

;'#(6%#*#'�967(8#6<�=9;9>?� "(�A&B)6-:�"-$�9CD-'%�E-'%&)�F-:B(�&*�GHIJL
M-$(7�&6�96%()6-%#&6-:�N#%-%#&6�O(D&)%�=9NO>�*&)�%"(�+(-)�JGJLPJGJQ�?

 "(�ROS�*&)�T&B)6-:�&6�&B)�$()U()�#$
WXXYZ[\\]Z]̂_̀b]̂cdefg\]Z]\hfiĵk�_̀Xk]�ZdYWY�]_���	
�

�������������

7#%&)�9NO� (-C
=9;9>

�����������������������
96%()6-%#&6-:�;'#(6%#*#'�967(8#6<

=9;9>

Fresh Ideas for Growing your Citations
 

Certificate
This is to certify that Sada Al-Oulum is indexed in International Scientific

Indexing (ISI). The Journal has Impact Factor Value of 0.961 based on
International Citation Report (ICR) for the year 2024-2025

 . The URL for journal on our server is 
https://isindexing.com/isi/journaldetails.php?id=23574

_____________
Editor ICR Team
(ISI)

_______________________
International Scientific Indexing

(ISI)

Certificate
Fresh Ideas for Growing your Citations

This is to certify that Sada Al-Oulum is indexed in International Scientific Indexing (ISI).

The Journal has Impact Factor Value of 1.198 for the year 2025-2026.

URL: https://isindexing.com/isi/journaldetails.php?id=23574

Editor ICR Team
(ISI)

International Scientific Indexing
(ISI)




